
ENTREVISTA



Considerando que la Asociación Latinoamericana de 
Antropología (ALA) ha sido un espacio para la reflexión teórica 

sobre el quehacer antropológico en la región, procurando describirlo, 
caracterizarlo y debatirlo, son los temas principales de la revista 
Plural las investigaciones antropológicas en América Latina y el 

Caribe, su repercusión en nuestros países, las distintas corrientes y el 
debate epistemológico surgido en el seno de la disciplina, con un sur 

claro: el estudio del ser humano latinoamericano y caribeño en su 
complejidad, bajo una mirada pluri, inter y transdisciplinaria.

PLURAL

Prof. Myriam Jimeno, de la Universidad Nacional de Colombia. Fotos: Annel Mejías Guiza.



 359PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

La maestra nos habla de la impronta 
y los cambios de la disciplina en la región

Entrevista a Myriam Jimeno: 
«La política de la etnicidad fue una especificidad 

de nuestra práctica antropológica» 
en América Latina

«Esos movimientos de política de la indianidad, de la identidad 
y la reafirmación de las diferencias culturales, le aportaron al país 
en cambiar el esquema mental de referencia, que era abiertamente 
racista, católico y castellanizante». En Colombia se vive «una ansiedad 
permanente con hacer una práctica que impacte la injusticia social y 
la desigualdad social». La ALA puede contribuir en «consolidar […] 
una ética común a nosotros los antropólogos para no dejar avanzar 
esa ola nueva que amenaza con echar al traste derechos que creíamos 
que ya estaban seguros».

Texto y fotografías: Annel Mejías Guiza
Departamento de Investigación, Facultad de Odontología, 

Universidad de Los Andes 
Red de Antropologías del Sur

Mérida, Venezuela

Al conversar con Myriam Jimeno, profesora emérita de la 
Universidad Nacional de Colombia, nos contagiamos de la 

pasión de una maestra que ha practicado y enseñado antropología 
a lo largo de cincuenta años en el país neogranadino. Es una mujer 
que, al hablar, refleja la lucidez del sur ético-político de la práctica 
antropológica latinoamericana.

Egresada como antropóloga en el año 1971, Jimeno ingresó 
como docente en el Departamento de Antropología de la Nacional 
de Colombia en 1973, espacio donde, además de formar a las nuevas 

EN
TR

EV
IS

TA

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



360    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

generaciones, acompañó los movimientos indígenas, convirtiendo 
las relaciones interétnicas y las políticas indigenista en uno de sus 
campos de investigación. Realizó su doctorado en antropología en 
la Universidad de Brasilia. Además, ejerció en dos oportunidades 
la dirección del Instituto Colombiano de Antropología e Historia 
(ICANH) durante los períodos 1988-1990 y 1992-1993, ente 
creado hace más de ochenta años.

Desde hace casi tres décadas se ha dedicado al tema de la 
cultura, conflicto social y violencia en Colombia, línea que ha 
desarrollado con el Grupo de Investigación Conflicto Social y 
Violencia, adscrito al Centro de Estudios Sociales de la Nacional 
de Colombia. La producción escrita con este grupo y su valiosa 
trayectoria la hicieron merecedora del Premio Nacional de Inves-
tigación en Ciencias Sociales y Humanas Alejandro Ángel Escobar 
en el año 1995.

En el marco del XVII Congreso Nacional de Antropología 
de Colombia, en junio del año 2019, Jimeno apartó un espacio 
de su apretada agenda para atendernos durante una hora en uno 
de los cafetines de la Universidad Icesi, en Cali, donde se hacía 
el evento y donde, bajo la sombra de un hermoso, imponente y 
longevo árbol, pudimos conversar sobre la disciplina en la región 
y esas características que nos han permitido juntarnos en esa fo-
gata de identidad: qué significa ser antropólogas y antropólogos 
latinoamericanos y caribeños.

—¿Cómo era la antropología en la época en la que usted estudió?
—Lo primero que habría que decir es que no nos conocíamos 

casi nada entre nosotros, los latinoamericanos, y nos comunicá-
bamos menos todavía. Nuestro punto de referencia único eran las 
antropologías metropolitanas. Estudié entre 1966 y 1970 el pre-
grado. Cuando fui estudiante estaba en boga en Estados Unidos la 
antropología culturalista, leíamos algo de antropología británica, 
muy poco de la francesa, y no sabíamos qué se producía en Amé-
rica Latina ni en Colombia. En Colombia la profesión era nueva, 
pero poco leíamos a la generación que nos formó (la primera). Por 
entonces era una antropología de un puñado de personas quienes 



 361PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

eran, literalmente, los fundadores de las cuatro primeras escuelas. 
Además, era una conversación unilateral de nosotros leyendo el 
norte, también era un puñadito de personas dentro de las univer-
sidades y las ciencias sociales.

Un último rasgo que anoto: en el caso de Colombia, como 
en muchos de América Latina, no se seguía una sola corriente o 
escuela. El culturalismo era lo dominante a finales de los sesenta 
del siglo XX, pero al mismo tiempo nuestra postura nos llevaba 
a mezclar corrientes, no importaba acudir a la vez a autores del 
funcionalismo y del estructuralismo.

—¿Cuándo se diversifican esas otras lecturas y asimilaciones de dife-
rentes escuelas y corrientes en el mundo?

—El primer gran cambio que yo identifico ocurrió a finales 
de los años sesenta con la entrada masiva de la influencia marxista 
entre los estudiantes de antropología, bien sea en la Universidad 
Nacional, en la del Cauca, en la de Antioquia, o en la de los Andes, 
que son las cuatro escuelas que se fundaron entre 1965 y 1968. Los 
pioneros que trabajaron en los departamentos de esas universidades 
debieron sufrir (subrayemos ese verbo) las críticas y presiones de 
los movimientos estudiantiles que tenían una influencia comple-
tamente nueva extra-antropológica, como lo era el marxismo. Esa 
sería la primera inyección que nos llega de pensadores de América 
Latina, porque leíamos a marxistas latinoamericanos, como los de 
la teoría del desarrollo, que fue una creación latinoamericana. De 
ahí yo diría que comienza una diversificación respecto a las teorías 
metropolitanas.

Luego se produce lentamente una masificación de la antro-
pología. De estos primeros cuatro departamentos de antropología 
se genera un número importante de egresados y empieza otra fase: 
la llamaría inserción institucional de la antropología universitaria. 
Se vuelve una voz en el sistema universitario de los años setenta, 
fuertemente marcada por la crítica marxista. Inclusive, una co-
rriente, a la que una ve hoy día un poco excesiva, que se centraba 
con mucho facilismo en criticar a toda la antropología como una 
hija del colonialismo y el imperialismo. Por ejemplo, nuestras 

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



362    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

clases (desafortunadamente no tengo los programas con los que 
empecé a dar clases en la Nacional) eran 90% marxismo y crítica 
a la antropología como colonialismo. En esos años leíamos autores 
como Maurice Godelier, que asumían críticas desde el punto de 
vista marxista.

—¿Cómo influyó en la investigación antropológica en Colombia?
—Se hacía muy poca investigación.

—¿Muy poco trabajo de campo?
—Los pocos que hacían investigación hacían todos trabajo de 

campo; la investigación de campo había sido el fuerte del grupo 
que fundó la antropología en Colombia, como Luis Duque Gómez 
en el área de la arqueología, Gerardo Reichel-Dolmatoff y Alicia 
Dussán en antropología social, los esposos Pineda: Virginia Gutié-
rrez y Roberto Pineda, Segundo Bernal, Milcíades Chaves,… todos 
ellos eran grandes trabajadores de campo. Para ellos hacer trabajo de 
campo largo y prolongado era parte de su quehacer. Y para nosotros 
ya no tuvo la misma importancia. Entre otras cosas, porque para 
los pioneros hacer trabajo de campo en las poblaciones indígenas 
era urgente, porque pensaban que iban a desaparecer muy pronto. 
Para nosotros, que no creíamos en el paradigma funcionalista ni en 
el culturalista, el trabajo de campo estaba asociado a esas corrientes 
y en general eran temporadas breves, de algunos meses. Además, 
no teníamos financiación.

Hubo unos años, diría entre los setenta y mitad de los ochenta, 
cuando se hacía poca investigación, algún colega lo ha llamado 
antropología del debate. Le pongo un ejemplo: uno de los agentes 
imperiales que más combatíamos era el Instituto Lingüístico de 
Verano, una agencia de un grupo de religiosos norteamericanos 
que, a través de un convenio con el gobierno de Colombia, pudo 
entrar a las «tribus» indígenas del país a catequizarlos, a través de 
la traducción de la Biblia a sus lenguas. Uno de los enemigos en el 
horizonte era combatir ese instituto. ¿Qué hacíamos? Asambleas, 
reuniones, panfletos, escritos de denuncia en mimeógrafos. Era 
una antropología de debatir los aspectos que considerábamos co-



 363PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

loniales de la antropología y sus agentes, por ejemplo, el Estado y 
su política indigenista.

En los años setenta aparecen las organizaciones indígenas en 
Colombia. Inmediatamente un grupo de nosotros se matriculó con 
ellos creando el Comité de Apoyo de las Luchas Indígenas y nues-
tro tiempo como docentes lo dividíamos entre preparar nuestras 
clases, que como dije eran con un acento marxista, y militábamos 
en este comité, de donde vino la necesidad de conocer a otros an-
tropólogos de América Latina que trabajaban en esto. Empezamos 
a leer a críticos del pensamiento antropológico que hablaban del 
tema indígena en la región, como Guillermo Bonfil Batalla y, en 
el caso de Brasil, a Roberto Cardoso de Oliveira y Darcy Ribeiro; 
ellos representaban los grandes paradigmas de esa crítica. Por ahí 
fue que comenzó a calar América Latina.

—Además de leerlos, ¿comenzaron a intercambiar entre ustedes?
—Exacto. Le doy un ejemplo de intercambio: Guillermo 

Bonfil fue el invitado central para el Primer Congreso de Antro-
pología que se hizo en 1978 en Colombia, realizado en la ciudad 
de Popayán por su Departamento de Antropología, que era joven. 
Fue organizado por Edgardo Cayón, compañero de estudio en los 
Andes y por entonces directivo de la Universidad del Cauca. Había 
tanta gente por oírlo, en una época que no teníamos las tecnologías 
de la comunicación de ahora, que se armó un alboroto de todos 
procurando entrar a oír a Bonfil. Por ahí empezamos a tener inter-
cambios. Comprendamos que hoy día el intercambio es muy fácil: 
mandas una ponencia, una comunicación, pero en ese tiempo no 
había e-mail, el internet no existía en nuestras universidades, incluso 
el intercambio mismo de publicaciones se hacía sumamente difícil. No 
había postgrados en Colombia, no solo en antropología, sino en cien-
cias sociales, solamente uno en filosofía. Las personas que empezaron a 
interesarse en hacer postgrados tenían que irse afuera, muchos fueron 
a México, y ahí cobra fuerza la influencia de lecturas e intercambios 
con antropólogos, historiadores y sociólogos mexicanos.

Con las dictaduras en el cono sur, llegan a varios de nuestros 
países (no a Colombia) refugiados de Argentina, Chile, Brasil. 

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



364    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

En el caso de la antropología, muchos brasileros se van a México, 
como Roberto Cardoso de Oliveira, por ejemplo, y empiezan a 
hacer un activismo muy fuerte en pro del tema de la identidad, la 
igualdad y la lucha de la recuperación de derechos de las poblacio-
nes indígenas. Emprenden acciones importantes, como la reunión 
que dio lugar a la Declaración de Barbados, en 1971, que fue un 
gran encuentro de antropólogos de América Latina en esa isla del 
Caribe. De Colombia fue Víctor Daniel Bonilla, un periodista que 
era antropólogo en la práctica; de Venezuela estuvo Nelly Arvelo; 
de Perú Stefano Varese; de Brasil Roberto Cardoso; de México 
Bonfil Batalla. Ya comienza a existir una comunidad de intereses 
entre nosotros, antropólogos en América Latina, con un punto 
de vista propio, porque en el resto de la academia norteamericana 
nadie estaba hablando del movimiento indígena ni de la política 
de la etnicidad. Quiero subrayar esto, ya que es una creación 
que a veces no la resaltamos lo suficiente: toda esa política de la 
indianidad, por darle un nombre ahora, fue una especificidad de 
nuestra práctica antropológica y le invertíamos mucho tiempo. Yo 
empecé a publicar sobre el tema de minorías étnicas y política de 
la etnicidad a mitad en los años ochenta, mi libro Estado y minorías 
étnicas en Colombia salió en 1985. Hablamos de una antropología 
del debate de la situación subordinada de los pueblos indígenas, 
que nos conectaba como latinoamericanos.

—¿Ese tipo de antropología no quedó registrada?
—Muy poco, porque en Colombia estaba en comunicados, 

mimeógrafos, pancartas, papelitos. En México Bonfil Batalla y en 
Brasil Roberto Cardoso de Oliveira y Darcy Ribeiro produjeron 
sus análisis. Stefano Varese lo hizo en Perú. Aquí habría que hacer 
una arqueología de esa forma politizada de comunicación. Era una 
antropología que hablaba mucho, pero escribía poco. Usted tiene 
razón: hay muy poco escrito entre los años setenta y casi el final de 
los ochenta. Podríamos decir que es una producción escrita muy 
incipiente, pequeña. En el Comité de Apoyo de los Indígenas en 
la Nacional, donde yo compartía con el profesor Luis Guillermo 
Vasco mi simpatía por el movimiento indígena, divulgábamos las 



 365PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

denuncias y el programa. Éramos más promotores que estudiosos 
de ese movimiento, nuestra energía estaba muy dirigida a ser su 
soporte.

Debo resaltar que, paralelo al movimiento indígena, se encon-
traba en auge en la década de los setenta el movimiento campesino, 
porque son los años en que se vive una fuerte movilización cam-
pesina en el país, que después fue golpeada, perseguida, segregada, 
y se vino a menos; pero en la década del setenta y comienzo del 
ochenta estaba el auge de ese movimiento. Hubo varios antropó-
logos que hacían parte activa para apoyar también al movimiento 
campesino. Escritos, pocos.

—¿Cuándo habla de indígena y campesino en Colombia sería lo mismo?
—El movimiento social de los años setenta se genera en pro 

de tierras y la reforma agraria, que era una política del Estado refor-
mista, que intentó instalarse e hizo importantes avances, pero luego 
fue frenada. Devino una ley más restrictiva, con menos derechos y 
persecución activa a las invasiones de tierras. En dichas invasiones 
de tierras participaban por igual indígenas (en el caso del Cauca 
y las llanuras del Caribe es clarísimo) y campesinos no indígenas 
quienes habían sido colonizadores de las tierras. En determinado 
momento, dentro del movimiento campesino de reivindicación del 
derecho a la tierra, porque ese era el gran lema en América Latina: 
la tierra para quien la trabaja, los indígenas, sobre todo los misak, 
entonces llamados guambiano, los arhuacos de la sierra Nevada 
de Santa Marta y los nasa o paes del Cauca, decidieron que no se 
sentían bien representados dentro de toda la organización del mo-
vimiento campesino y empiezan a crear sus propias organizaciones. 
Tuvieron apoyo de no indígenas, como Víctor Daniel Bonilla y 
Orlando Fals Borda (los que se me vienen a la cabeza) y claro, de 
nuestro Comité de Apoyo de las Luchas Indígenas. De ahí nacen 
las organizaciones indígenas, estas son hijas del movimiento cam-
pesino, pero reclaman la identidad étnica y la diferencia cultural 
como parte de una política étnica particular.

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



366    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

LA ANSIEDAD DE LOGRAR EL IMPACTO SOCIAL 
EN LAS COMUNIDADES

Para Myriam Jimeno, las antropologías latinoamericanas llevan 
un sello de origen: su hermandad con los movimientos sociales, el 
acompañamiento en las luchas por las reivindicaciones de sectores 
marginados que, en una época, fueron los movimientos indígenas 
y, en la actualidad, se enfocan en las poblaciones pobres y excluidas. 
No obstante, han cambiado los sujetos de estudio, los intereses de 
investigación y los campos para ejercer la antropología, como nos 
lo revela en esta parte de la entrevista.

—¿Se puede sentir alguna diferencia entre lo que se hace hoy y lo que 
hacían ustedes en aquellas épocas?

—Primero, es muy diferente tener un pequeño gremio de 
cuatro universidades con programas de antropología donde se 
podía tener, en el mejor de los momentos, quinientos estudiantes 
de antropología y trescientos profesionales; ahora se cuenta con 
once escuelas abiertas con la promesa de que va a haber otras tres 
más, y tres mil quinientos estudiantes de pregrado en antropología. 
La densidad sí cambia las condiciones del quehacer, y la inserción 
social de la profesión obviamente es otra.

El segundo rasgo es que tardíamente en Colombia afianzamos 
programas de postgrado. En aquella época era una antropología 
cuyo máximo nivel de formación llegaba al cuarto año de la carrera 
de pregrado y muy pocos hacíamos postgrado. ¿Qué hay hoy? Si 
tú no haces postgrado prácticamente no puedes trabajar, no existes 
no solo social sino laboralmente. Ahora los antropólogos están 
mucho más cualificados de lo que nosotros estuvimos en nuestro 
momento. Es una magnitud diferente, una cualificación diferente, 
una inserción en el mundo que nosotros no sospechábamos. Hoy 
día los muchachos se comunican con el mundo, nosotros éramos 
más naciócéntricos, digo yo usando la categoría de Norbert Elías.

También cambian los sujetos de estudio, que se desplazan de 
los indígenas a conquistar todos los campos posibles de la actividad 
humana, y, ahora dicen, de los no humanos. En este XVII Con-



 367PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

greso de Antropología los simposios sobre indígenas son una o dos 
rarezas. Además, la hegemonía marxista desaparece, se diversifica 
y quienes tienen una orientación de un paradigma marxista son 
una minoría especializada, como quienes trabajamos lo indígena. 
La antropología se vuelve políticamente más amorfa, indefinida y 
diversificada.

—Hay muchas críticas a ese movimiento de antropólogos indigenistas, 
Eduardo Restrepo lo llama indianidad, pero según lo que nos cuenta 
ha sido un movimiento importante en la región.

—Yo no lo critico, me aparto de Eduardo Restrepo radical-
mente, porque creo que los pueblos o los grupos sociales, como las 
minorías sexuales o de género, tienen la necesidad y la posibilidad 
de aspirar al reconocimiento y a la justicia social. Eso me parece ab-
solutamente legítimo, de manera que esos movimientos de política 
de la indianidad, de la identidad y la reafirmación de las diferencias 
culturales, le aportaron al país en cambiar el esquema mental de 
referencia, que era abiertamente racista, católico y castellanizante. 
No hablamos de un abstracto, sino de un logro conquistado que, 
como todo logro, siempre es parcial. Las mujeres lo sabemos: tú 
logras el derecho al voto, pero luego vienen otras luchas para al-
canzar otros nuevos logros.

Esas minorías, que forman parte del movimiento de justicia 
social, han conquistado una nueva cara del Estado y de la nación, 
pero también han mejorado su condición de vida, el acceso a las 
tierras, a su educación y lengua propia, lo que es incluso documen-
table y supone mejorar la calidad y la dignidad de la vida. ¿Qué ya 
están en una condición de igualdad y se acabó la opresión? Pues 
no, pero mejoraron su condición de vida, lo que es demostrable en 
lo material y en lo conceptual-ideológico de la imagen nacional. 
En eso tengo otra postura.

—Hubo un debate dentro del XVII Congreso de Antropología de 
Colombia relacionado con el tema de la antropología antirracista. Me 
pareció contradictorio que se hablara de una antropología antirracista 
como si hubiese una antropología racista.

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



368    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

—En Colombia yo no conozco que haya habido una an-
tropología racista, no comparto esta idea. No la vi nunca ejer-
cida sino al revés: fui educada en la Universidad de los Andes 
con la influencia de Gerardo Reichel-Dolmatoff, con una idea 
del respeto por la diversidad cultural, del valor intrínseco de 
las culturas humanas, de la necesidad de dignificarlas. Yo, que 
conocí a todos los fundadores y fui alumna de varios de ellos, 
nunca vi, ni de forma velada ni directa ni indirecta, expresiones 
racistas en el sentido de rechazar, disminuir o señalar minorías. 
Otro asunto es que asumieran la antropología de una manera 
que nosotros les criticábamos: no militante, sino como una 
postura ideológica académica.

«Todas las culturas son iguales», «existe el relativismo cultu-
ral», «nosotros somos una expresión occidental que es tan valiosa 
como las amazónicas», se lo oí decir millones de veces a Gerardo 
Reichel-Dolmatoff, así como exaltar la filosofía indígena hasta un 
punto un poco excesivo, como sabiduría o creatividad indígena; 
pero no lo llevaban más allá. ¿Qué hicimos nosotros? Lo llevamos 
más allá: no a una idea, sino a personas que están reclamando tierras, 
exigen respeto a sus prácticas culturales, justicia, no en los libros 
sino en la práctica. Esa fue la ruptura, porque fue una ruptura que 
llevó a varios de ellos a salirse de las universidades. No conozco ese 
racismo, no sé de qué están hablando,

—Cardoso de Oliveira plantea estilos de antropología, ¿cuáles cree usted 
que son esas particularidades que definirían un estilo de antropología 
en Colombia?

—He escrito algunos artículos con base en esa influencia de 
Roberto, quien fue mi director de tesis doctoral en la Universidad de 
Brasilia a final de los noventa. Yo ya venía leyéndolo y simpatizando 
con él en la creación de una organización de comunicación entre 
antropólogos en América Latina, porque Roberto fue el inspirador 
de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA), el prin-
cipal diría yo. Lo apoyaba Bonfil, pero él me convenció de meter-
me en esa asociación, por ejemplo, y ayudar a hacer los primeros 
estatutos. Me persuadió de que no me fuera a hacer un doctorado 



 369PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

en Estados Unidos, sino que fuera a Brasil. Él era un activista del 
latinoamericanismo, en el mejor de los sentidos.

Roberto afirmaba que, si bien puede haber un sujeto de 
conocimiento universal de la antropología en el sentido de las 
prácticas humanas, lo que hacíamos en América Latina tenía una 
particularidad. Él me inspiró la idea del investigador ciudadano, 
porque afirmaba que había un estilo en el que nosotros compartía-
mos preocupaciones particulares. Él había acuñado el concepto de 
fricción interétnica para hablar de la tensión que había entre pueblos 
indígenas y nación blanca, de manera que Roberto en varios artícu-
los, que yo cito en esos trabajos, enfatizaba que compartíamos un 
estilo propio porque los problemas de nuestro entorno nos afectan 
de una manera particular, modelan nuestra práctica. Entonces yo 
eso lo radicalicé para proponer el concepto de investigador ciuda-
dano. Él sí pensaba que era nuestra señal, nuestro rasgo de estilo.

—¿En Colombia eso se vio reflejado?
—Pero enorme. En Colombia tenemos, y han pasado tantos 

años y volvemos a oír lo mismo, una ansiedad permanente con hacer 
una práctica que impacte la injusticia social y la desigualdad social. 
Es obsesiva y angustiosa. Aquí usted no puede ir a ningún simposio 
donde ese tema de alguna manera no salga a relucir relacionado con 
las minorías de género, identidades sexuales, la condición étnica, 
racial. Es una obsesión local impactar de una manera visible, porque 
todo es insuficiente ante la condición de opresión o desigualdad. 
No solo continúa como una preocupación, sino que a veces tiene 
efectos de desalentar a los más jóvenes, de generar una angustia y 
una presión particular, porque usted no va a una comunidad y le 
cambia la condición de vida por más que quiera, sea que quede en 
un barrio urbano pobre o donde sea. Quienes ya hemos recorrido 
el camino conocemos los límites de nuestras acciones individuales. 
Es un sello permanente, reiterativo, obsesivo de la antropología, 
pues eso: una antropología no racista es otra manera de la misma 
obsesión.

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



370    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

—¿Qué implica esto en el ejercicio antropológico que nos diferencie de 
un antropólogo de Estados, Francia o Inglaterra?

—La antropología en todo el mundo se fue diversificando en 
énfasis y tópicos múltiples; aquí hay dos maneras de practicar la 
antropología. Una se centra en el entrenamiento de la antropología 
como una disciplina, así la ejerces en la investigación y la docencia, 
enseñas el pensamiento, la metodología, los énfasis y lo pones en 
práctica en la investigación. Hay otra: la antropología como oficio 
de los funcionarios y en Colombia eso ha sido tempranamente es-
tablecido, o sea, las agencias del Estado y luego las organizaciones 
privadas, que se llaman ONG, han sido desde los años ochenta un 
campo mayoritario de desempeño de los antropólogos. Estos no 
hacen ejercicio disciplinar sino ejercicio en la práctica del oficio. 
Llamémoslo, para darle un simplismo, antropología aplicada, 
porque tiene que aplicarse a los programas y políticas de salud, 
educación, a los de tierra, justicia, etcétera.

En el campo que tú quieras encuentras antropólogos. Lo que 
domina el ejercicio laboral es esa forma de antropología aplicada 
a programas y sectores sociales específicos. Si bien existe también 
en otros países de América Latina y del mundo, no es tan fuerte 
como aquí: si alguien hiciese un censo de antropólogos titulados 
yo diría que 80%, o quizás más, trabaja en eso y solo un porcentaje 
menor en investigación básica y docencia. Esas dos vertientes tienen 
orientaciones muy distintas.

Este XVII Congreso de Antropología de Colombia reflejó la 
necesidad de empezar a reflexionar seriamente los retos que tiene 
esa gente que no son los que tenemos los profesores universitarios; 
no solo retos metodológicos o conceptuales. Cuando vives en el 
afán de la asesoría de tener que entregar un informe, por ejemplo, 
la temporalidad y la manera como investigas es completamente 
diferente a cuando vas tres años a Kite Kiwe, como fuimos nosotros. 
Es otro horizonte, pero también tiene dilemas morales y políticos 
que hay que resolver, en este congreso sí hubo algunos espacios para 
que se dialogara sobre eso. Me parece que es un distintivo fuerte.



 371PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

UNA BITÁCORA PARA TRAZAR LOS RETOS 
DE LA ALA

Para Myriam Jimeno la importancia de la organización de las 
comunidades antropológicas latinoamericanas pasa por el debate 
para la definición de los principios ético-políticos que orienten una 
antropología con compromiso social, que quienes la ejerzan sepan 
qué hacer ante situaciones de explotación, exclusión, dominación y 
vulneración de derechos de unos grupos sociales sobre otros, para, 
como nos dice en esta parte de la entrevista, no perder el «norte 
ético» o sur político.

—Usted formó parte de esos fundadores de la ALA, como lo reflejan sus 
actas. La ALA estuvo muy activa en sus primeros años hasta 1993 y 
luego entró en un letargo, pero se viene reactivando cuando se nombra 
como presidente a Eduardo Restrepo en el año 2015. ¿Qué piensa usted 
de esta reactivación y qué recomendaciones nos daría?

—Sigo pensando que la ALA es muy importante. En el año 
2015, durante el V Congreso de la ALA en México, participé en las 
reuniones y asambleas porque sigo creyendo en este proyecto. En ese 
momento cuando creamos la ALA, una de las razones para formar 
una organización era comunicarnos entre nosotros, saber qué ideas 
nos preocupaban y qué producíamos, hoy día eso está suplido por 
la tecnología de comunicación, pero para identificar peligros, retos, 
causas comunes, es indispensable tener una organización.

Ustedes hablaban en el foro de la ALA1 sobre una serie de 
retos para las antropologías latinoamericanas, como la ola que 
viene desde los años 2014 y 2015 de depreciación o desmérito de 
las ciencias sociales, que es muy fuerte. Uno puede ver ejemplos de 
esto desde Japón y Estados Unidos, hasta con Bolsonaro en Brasil. 
Es un peligro real, porque no solamente persigue a personas: si les 

1	 Conversatorio Los retos de las antropologías latinoamericanas, organizado por la ALA 
en el XVII Congreso de Antropología en Colombia. Se puede leer en el enlace de 
la revista Plural. Antropologías desde América Latina y del Caribe, Vol. 2, Nro. 4 
(julio-diciembre de 2019): https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/
revistas/index.php/plural/article/view/107 

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



372    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

quitas los recursos a las ciencias sociales no puedes trabajar. También 
está el ascenso del racismo, que se creía completamente superado, 
y el ascenso de formas fanáticas de acción en el mundo, sean de 
tipo nazi o de fundamentalismos religiosos. Es sorprendente que 
resurjan, porque creíamos que en el mundo había pasado el tiempo 
de esos extremismos. Tenemos amenazas particulares en nuestros 
países para grupos sociales específicos, por ejemplo, en Colombia 
existen olas de asesinatos de personas pertenecientes a minorías de 
identidad sexual y líderes comunitarios.

La ALA nos fortalece como comunidad. Fíjese que los brasile-
ros tienen una poderosísima organización, la Asociación Brasilera 
de Antropología (ABA), y ahora trata de frenar las medidas de 
Bolsonaro que atentan contra la asignación de tierras indígenas; 
porque son miles y miles de hectáreas de los indígenas logradas por 
su movimiento, apoyado por la experticia de los antropólogos, y 
ahora hay una ofensiva hacendil y política en su contra. ¿Quiénes 
se movilizan? No solo los movimientos sociales de base, sino la co-
munidad antropológica organizada. La organización es un elemento 
central, yo sí creo en ella, ya no tanto para conocernos, pero sí para 
ponernos de acuerdo en los grandísimos retos que se nos aparecen.

—¿Qué podría hacer la ALA frente a estos retos que se creían supera-
dos: ese retorno de situaciones que propician matanzas y violación de 
derechos humanos?

—En las organizaciones hay el reto de superar la demanda 
de la coyuntura, en la cual es muy importante la presencia de una 
organización como ALA. Coyunturas como la del Brasil o de Co-
lombia, para poner los ejemplos más fuertes, se vuelve necesario 
responder a la coyuntura.

—¿Responder a las emergencias o urgencias de nuestros países?
—Sí, responder a la emergencia. Creo que la ALA puede 

trabajar en un plano formativo a más largo plazo, en consolidar 
unos principios éticos, que no sería instaurar un manual, pero sí en 
auspiciar a través de su gestión y acción una ética común a nosotros 
los antropólogos para no dejar avanzar esa ola nueva que amenaza 



 373PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

con echar al traste derechos que creíamos que ya estaban seguros. 
Yo creo que sí puede afianzar unos principios éticos con los cuales 
los antropólogos nos comprometamos, porque eso ayuda a orientar 
a las personas que, por razones de su trabajo, se encuentran con el 
dilema: yo apoyo la demanda indígena en pro de esta tierra o voy 
a hacerme el loco.

Pongo un ejemplo de una joven que intervino en el simposio 
donde yo estaba, quien narraba que recién egresada se fue a trabajar 
a una zona de la Amazonia colombiana con la entidad de protec-
ción de familia, que acá se llama Bienestar Familiar, y contaba que 
se desorientó mucho porque encontró muchos casos de violencia 
intrafamiliar y sexual dentro las propias comunidades, cosa que 
sabemos que existe. Ella no sabía muy bien cómo proceder o qué 
hacer, porque llevaba la imagen idealizada de los antropólogos de 
las comunidades indígenas y, ante esa flagrante violación de dere-
chos básicos de mujeres dentro de las comunidades, no sabía cómo 
actuar. Esos principios, por ejemplo, ayudarían a determinadas 
personas a orientar, porque sabemos muy bien que la antropología 
no solo es un conjunto de técnicas, teorías y métodos, sino también 
principios éticos y morales.

—Es difícil para un recién egresado o egresada en antropología conse-
guirse con esas realidades y que no las pueda modificar, ¿qué le diría?

—Sí, además se paralizan frente a eso. Yo no comenté nada en 
ese momento, pero ¿qué le diría? Le diría que se asuma no simple-
mente como una experta funcionaria de una agencia particular del 
Estado, sino que asuma la dimensión ético-política de su rol y que 
este rol le permita tener un juicio, que no solo sea el juicio experto 
para constatar, describir y ver cómo lo narra («sí, compruebo que 
existen estas violaciones a muchachas» u «ocurren estos abusos de 
los hombres contra las mujeres»), sino cuál es mi posición ética 
frente a eso. Yo sí creo que tenía (aunque no lo dije) la obligación de 
actuar en contra de esas realidades que dañan a personas, a sujetos 
humanos, y que es inadmisible, no importa si el agresor se llama 
tucano o Pablo Pérez. Eso me parece que es perder el norte ético. 
Me encuentro convencida de que lo tuvimos claro los antropólogos 

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



374    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

de los setenta y ochenta cuando nos dijimos: «vamos a optar por el 
movimiento campesino e indígena», ahora lo tienen menos claro, 
porque oí varias intervenciones de ese tipo.

—¿Cuáles serían los temas más comunes que aborda la antropología 
colombiana?

—Así me lo puso difícil. No le podría decir a priori, porque 
si yo leo el programa de este congreso (porque los congresos de 
antropología son muestras representativas de lo que se trabaja, no 
me cabe la menor duda) y los de los otros dos anteriores (en Bogotá 
y Cali) para saber cuáles son las temáticas, le podría responder con 
seriedad. De resto lo que veo es tal cantidad de sujetos y temas 
que no me atrevo a aseverar en qué estamos. ¿Le puedo decir que 
se hace sobre todo antropología urbana en el sentido de que son 
poblaciones urbanas los grandes sujetos? Con absoluta seguridad 
puedo afirmar que sobre todo se trabaja con condiciones de vida 
urbana de distintos tipos de sectores. El estudio de poblaciones 
indígenas también le puedo decir que es minoritario, de unos 
cuantos especialistas en el tema.

—¿En serio hay tan pocos antropólogos estudiando a las comunidades 
indígenas?

—Total. En los tres últimos congresos hay uno o dos simpo-
sios en ese tema entre veinte o más de otros tópicos y está bien, 
fue colocado como un tema de especialistas. En este XVII Congreso 
de Antropología veo un resurgimiento del tema campesino, rural, de 
movimientos campesinos, por la coyuntura de la necesidad de una po-
lítica agraria nueva para asentar el proceso de paz. Hay una emergencia, 
como dijiste, de plantear de nuevo una política agraria en Colombia 
que empodere a poblaciones que no tienen acceso a bienes sociales y 
que viven en condiciones de pobreza, y eso me parece que emerge como 
objeto de discusión. La paz es obvio que esté atravesando muchos de 
los simposios, donde se encuentran presentes los retos, los dilemas, 
los problemas y las posibilidades de actuar, de poder aclimatar unas 
condiciones de reconciliación. En los últimos tres años, se han hecho 
mucho más fuertes los temas de la paz, el conflicto, la violencia.



 375PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

—Esteban Krotz ha planteado hacer una antropología de las antro-
pologías latinoamericanas para saber cómo nuestras antropologías han 
contribuido a la tradición, llamémosla universal, de la disciplina. Si 
afirmáramos esto, ¿qué podría ofrecer la antropología colombiana a las 
antropologías de países hermanos y a la tradición de la antropología 
en el mundo?

—Es una gran pregunta. Diría que la antropología latinoame-
ricana hizo una contribución que no se le ha reconocido suficiente-
mente: tratar de conceptualizar el lugar de los pueblos amerindios en 
el conjunto de las naciones latinoamericanas. Es una contribución 
importante que tiene corrientes distintas: desde las que trabajaban 
por la asimilación a la nación, hasta aquellas de reivindicación de la 
particularidad étnica, a la cual me adscribo. Todas han dado con-
ceptos y teorías, en particular el de indigenismo. El indigenismo, 
acuñado en México, es un concepto particular y una contribución 
para mí insuficientemente valorada por la antropología del norte. 
Se trata de una contribución temprana a la compresión de las 
relaciones de poder y dominio internas a los estados nacionales y 
cuando la diferencia se torna desigualdad. Alcida Ramos, en Bra-
sil, toma el concepto y le da mayor densidad y proyección, como 
una forma del orientalismo acuñado por Edward Said. Esta es una 
contribución específica.

Pienso que esa particularidad y esa afinidad en América Latina 
con los movimientos sociales, que ahora son muchos, no solo los 
étnicos sino los de género y los cercanos a la noción de raza, 
siguen siendo un gran plus, porque no solo producen acciones 
políticas, sino que producen pensamiento, formas de reflexión, 
conceptos. Creo que el investigador ciudadano, esa articulación 
entre práctica científica y conciencia social, que es una marca 
de estilo y un enfoque de método de trabajo, es una contri-
bución general. Seguramente en este momento han emergido 
otros conceptos propios que no tengo tan claros, pero que son 
contribuciones que salen de esa proximidad con los movimientos 
sociales emergentes del momento.

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



376    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

—Gustavo Lins Ribeiro plantea que las comunidades antropológicas 
latinoamericanas necesitamos ser menos localistas y naciocéntricas, 
convertirnos en antropólogos del mundo, ¿usted coincide con esa postura?

—Yo le decía a Gustavo que él y su vida es un ejemplo tras-
nacional. Me parece que esa es una opción y está muy bien. En el 
Brasil la auspician mucho y ahora apoyan a quiénes se van a Cabo 
Verde, a Timor del Este, y para hacer su tesis de postgrado viajan 
al África. Como dirían ellos, «tudo bem». Pero me parece que eso 
no va a lograr cambiar el acento naciocéntrico que tienen nuestras 
antropologías, no como un deber ser, sino como una condición que 
resulta de las preocupaciones que siempre nos están convocando. 
Eso hace que yo me preocupe más por el conflicto en Colombia 
que por lo que pasa en Angola.

—¿Y si cambiaran las condiciones de vida de nuestros países?
—De pronto, pero ni siquiera. Tú ves que dicen que en Estados 

Unidos han aumentado la pobreza y la marginación de sectores 
sociales y, si soy un antropólogo norteamericano, ¿me preocupo 
por eso o me preocupo por seguir estudiando Colombia, Brasil o 
Haití? No sé.

—Pueden decir: para eso existe la sociología…
No, porque la mirada del antropólogo es distinta a la del 

sociólogo.

—Una última pregunta: China es posible que se convierta en la próxi-
ma potencia económica y ya está en proyecto la nueva ruta de la seda, 
existe otra posible potencia como India y Rusia, lo que redimensiona-
ría la geopolítica mundial. En esos países también hay comunidades 
antropológicas y las han hecho ver lejanas…

—Son lejanas política y culturalmente. ¿Cómo cambiar esa 
condición? En la práctica cultural hemos sido lejanos y tal vez las 
redes de comunicación tan activas del presente nos acerquen a ellos.



 377PluralRevista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

— ¿Es necesario hacer lazos, relaciones con esas antropologías que se 
están produciendo en esos otros países?

—Claro. Sí comparto con Gustavo Lins Ribeiro la idea de que 
es bueno saber qué hacen y cómo lo hacen en otras partes del mun-
do. No tengo idea de qué hacen los antropólogos rusos o chinos, 
me parece valiosísimo, porque todas son maneras de ensanchar la 
visión y conocer otras formas de aprehender o de enfocar fenóme-
nos en que no habíamos pensado. En principio, los antropólogos, 
por formación, se supone que estamos abiertos a la variedad de la 
experiencia humana y eso incluye lo que hacen nuestros colegas en 
países donde hay antropología.

MYRIAM JIMENO (Bogotá, Colombia) es egresada como antropóloga 
de la Universidad Nacional de Colombia en 1971 y, dos años luego, 
ingresó como docente en la misma casa de estudio, donde actualmente 
ejerce como profesora emérita y donde ha desempeñado importantes 
cargos (directora del Departamento de Antropología, decana de la 
Facultad de Ciencias Humanas, vicerrectora general, vicerrectora aca-
démica, encargada de Rectoría). Se desempeña como investigadora del 
Centro de Estudios Sociales (CES) de esta misma institución. Cuenta 
con un sitio web donde se puede leer sobre sus líneas de investiga-
ción, se puede descargar su obra escrita, indagar sobre sus proyectos, 
reconocimientos y programas de cursos, invitamos a visitarla: http://
www.myriamjimeno.com/ 

LIBROS PUBLICADOS

La obra de Myriam Jimeno es prolija: cuenta con 12 libros (algunos como 
coautora), 22 capítulos de libros y un grupo significativo de artículos. 
Para quien desee acercarse a su obra enumeraremos algunos textos, 
en orden cronológico:

- Estado y minorías étnicas en Colombia (de Myriam Jimeno y Adolfo Triana 
Antorveza; Cuadernos del Jaguar y Fundación para las Comunidades 
Colombianas, 1985).

Entrevista a Myriam Jimeno... / Annel Mejías / pp. 359-378



378    

PLURAL. ANTROPOLOGÍAS DESDE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE  
Año 3, Nº 6. Julio-Diciembre, 2020. ISSN: 2393-7483, ISSN en línea: 2393-7491

Plural Revista semestral de la Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)

- Chocó: Diversidad cultural y medio ambiente (de Myriam Jimeno, María 
Lucía Sotomayor y Luz María Valderrama; Fondo FEN Colombia, 
1995).

- Las sombras arbitrarias: Violencia y autoridad en Colombia (de Myriam 
Jimeno, Ismael Roldán, David Ospina, Luis Eduardo Jaramillo, Sonia 
Chaparro y John Trujillo; Edit. Universidad Nacional, 1996).

- Violencia cotidiana en la sociedad rural: En una mano el pan y en la otra 
el rejo (de Myriam Jimeno, Ismael Roldán, David Ospina, Luis Eduardo 
Jaramillo, Sonia Chaparro y John Trujillo; Edit. Universidad Nacional, 
1998).

- Etnografías contemporáneas: otros sujetos, otras aproximaciones en la labor 
antropológica (eds. Myriam Jimeno, Andrés Góngora, Marco Martínez, 
Claudia Rivera y Manuel Rodríguez; Universidad Nacional de Colom-
bia, 2003).

- Crimen pasional: Contribución a una antropología de las emociones (Uni-
versidad Nacional de Colombia, 2004).

- Manes, mansitos y manazos: una metodología de trabajo sobre la violencia 
intrafamiliar y sexual (de Myriam Jimeno, Andrés Góngora, Marco Mar-
tínez y Carlos José Suárez; Universidad Nacional de Colombia, 2007).

- Etnografías contemporáneas: trabajo de campo (eds. Myriam Jimeno, Sandra 
Liliana Murillo y Marco Julián Martínez; CES-Universidad Nacional 
de Colombia, 2012).

- Juan Gregorio Palechor: The Story of my Life (traducido por Andy Klatt, 
con contribución de Joanne Rappaport; Colección Narrating Native 
Histories, Duke University Press. Durham, 2014).

- Después de la masacre: emociones y política en el Cauca indio (ed. Myriam 
Jimeno, Daniel Varela y Ángela Castillo; Instituto Colombiano de Antro-
pología e Historia-ICANH y CES-Universidad Nacional de Colombia, 
2015).

- Etnografías contemporáneas III: las narrativas en la investigación antro-
pológica (eds. Myriam Jimeno, Carolina Pabón, Daniel Varela e Ingrid 
Díaz; CES-Universidad Nacional de Colombia, 2016).

- Cultura y violencia: hacia una ética social del reconocimiento (CES-Uni-
versidad Nacional de Colombia, 2019).


